
SUSSIDIO PER LA CELEBRAZIONE 
DELLA DOMENICA DELLA PAROLA DI DIO
25 GENNAIO 2026

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

Ufficio Catechistico Nazionale (Settore Apostolato Biblico)
Ufficio Liturgico Nazionale
Ufficio Nazionale per la Pastorale delle Vocazioni
Ufficio Nazionale per i Beni Culturali Ecclesiastici e l’Edilizia di Culto





CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

Ufficio Catechistico Nazionale (Settore dell’Apostolato Biblico)
Ufficio Liturgico Nazionale
Ufficio Nazionale per la Pastorale delle Vocazioni
Ufficio Nazionale per i Beni Culturali Ecclesiastici e l’Edilizia di Culto

SUSSIDIO PER LA CELEBRAZIONE 
DELLA DOMENICA DELLA PAROLA DI DIO
25 GENNAIO 2026



4

P R E S E N TA Z I O N E

«Porrò la mia legge dentro di loro, la scriverò sul loro cuore» (Ger 
31,33). Sono le parole con cui il profeta Geremia annunciava la 
nuova alleanza (v. 31), che il Dio dell’Antico Testamento intendeva 
stringere con il suo popolo: un patto non più scritto su tavole di 
pietra, ma inciso direttamente nel cuore; non più una norma ester-
na, ma piuttosto una dinamica interiore.
Il tema del cuore, scelto per il Sussidio per la celebrazione della Do-
menica della Parola di Dio di quest’anno, intende riportare dunque 
l’attenzione sull’interiorità, là dove ciascuno può ascoltare la Parola 
di Dio cuore a cuore. Come ha scritto Papa Francesco: «Benché 
nelle Scritture abbiamo la sua Parola sempre viva e attuale, a volte 
Gesù ci parla interiormente e ci chiama per portarci nel posto mi-
gliore. E il posto migliore è il suo Cuore. Ci chiama per farci entra-
re lì dove possiamo recuperare le forze e la pace: “Venite a me, voi 
tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro” (Mt 11,28). 
Per questo ha chiesto ai suoi discepoli: “Rimanete in me” (Gv 
15,4)» (Dilexit nos, n. 43).
Il Sussidio propone dunque ancora una volta testi e immagini per 
riscoprire il cuore in chiave biblica, sottraendolo alle semplicistiche 
associazioni con la sfera del sentimentalismo o del devozionismo. Il 
cuore nella Bibbia è il luogo dell’incontro, a volte persino dramma-
tico, con il Dio di Gesù Cristo. È il luogo del discernimento, come 
è avvenuto per Maria, a cui non è stata risparmiata la fatica di capi-
re, di custodire nel suo cuore il mistero del Figlio di Dio (cfr. Lc 
2,19.51). È il luogo della gioia della relazione con il Risorto, come 
è stato per i discepoli di Emmaus (cfr. Lc 24,32).



5

Incontrando i vescovi della Conferenza Episcopale Italiana lo scor-
so 17 giugno 2025, Papa Leone ha detto: «È necessario uno slancio 
rinnovato nell’annuncio e nella trasmissione della fede. Si tratta di 
porre Gesù Cristo al centro e, sulla strada indicata da Evangelii 
gaudium, aiutare le persone a vivere una relazione personale con 
Lui, per scoprire la gioia del Vangelo». Tornare a mettere “Cristo al 
centro” significa ricollocarlo anzitutto nel cuore di ogni credente, 
perché ciascuno ritrovi il gusto di una relazione personale con lui. 
Ma significa anche rimetterlo nel cuore della Chiesa, la comunità 
dei testimoni del Vangelo.
Alla realizzazione del Sussidio anche quest’anno hanno collaborato 
alcuni Uffici della Conferenza Episcopale Italiana, coordinati dal 
Settore dell’Apostolato Biblico: l’Ufficio Catechistico Nazionale, 
l’Ufficio Liturgico Nazionale, l’Ufficio Nazionale per la Pastorale 
delle Vocazioni e l’Ufficio Nazionale per i Beni Culturali Ecclesia-
stici e l’Edilizia di Culto. Annuncio, liturgia, vocazione e arte sono 
ambiti ecclesiali che declinano il tema del cuore, in modo differen-
te e integrandosi tra di loro. Tanti sono così quindi gli spunti che 
vengono offerti da queste pagine per vivere la Domenica della Paro-
la di Dio come un momento di preghiera intima, ma anche comu-
nitaria, a partire da quanto la Sacra Scrittura contiene e ci dona.

✠ Giuseppe Baturi
Segretario Generale della CEI



6

I  PA R T E
A N I M A Z I O N E  L I T U R G I C A

Spazio liturgico	

1. L’ambone sia solennemente ornato con fiori. Nel presbiterio si si-
stemi anche un leggio dove disporre il libro dei Vangeli dopo la pro-
clamazione. Si raccomanda che il leggio non offuschi la centralità 
dell’altare e dell’ambone. Attorno al leggio si possono collocare so-
briamente alcune composizioni floreali. Si potranno disporre attorno 
al leggio anche i ceri utilizzati durante la proclamazione del Vangelo.

Monizione introduttiva

2. Quando il popolo è radunato, un lettore introduce la celebrazio-
ne dicendo:

Oggi, terza domenica dei tempo  per annum, viviamo la Domenica 
della Parola di Dio che ci ricorda l’importanza nelle vita della Chie-
sa e nel cammino spirituale di ciascun battezzato.
La pagina del Vangelo di questa domenica ci consegna un invito 
sempre attuale: «Convertitevi, perché il regno dei cieli è vicino» 
(Mt 4,17). Il Signore Gesù a continua a parlare ai nostri cuori per 
illuminare le nostre ombre, svelarci il suo amore e aprire nella no-
stra vita sentieri inattesi.
Come i primi discepoli accogliamo con con spirito docile la parola 
del Maestro perché abiti in noi, orienti i nostri passi e rinnovi il 
nostro desiderio di seguirlo.

3. Mentre il sacerdote fa il suo ingresso con il diacono e i ministri, 
si inizia il canto d’ingresso. È bene che durante la processione il 



7

diacono, o in sua assenza un lettore, porti l’Evangeliario un po’ 
elevato. Alla processione introitale si usino l’incenso, la croce e i 
candelabri con le candele accese e vi partecipino i ministri che pro-
clameranno le letture e canteranno il salmo responsoriale. I lettori 
e il salmista, fatto l’inchino all’altare, si dispongano nel luogo loro 
assegnato in presbiterio.
Giunti in presbiterio si collochi l’Evangeliario sull’altare. Quindi, 
colui che presiede accede all’altare e lo venera con il bacio. Poi in-
censa la croce e l’altare, girandogli intorno.

Proclamazione della Parola di Dio

4. La Liturgia della Parola deve essere celebrata in modo da favorire 
la meditazione e il raccoglimento. In essa sono opportuni anche 
brevi momenti di silenzio, adatti all’assemblea radunata, per mezzo 
dei quali, con l’aiuto dello Spirito Santo, la parola di Dio venga 
accolta nel cuore e si prepari la risposta con la preghiera. Questi 
momenti di silenzio si possono osservare, ad esempio, prima che 
inizi la stessa Liturgia della Parola, dopo la prima e la seconda let-
tura, e terminata l’omelia.

5. I lettori, fatta la riverenza all’altare, si recano all’ambone per la 
proclamazione delle letture. 

6. La lettura del Vangelo costituisce il culmine della Liturgia della Pa-
rola. La stessa Liturgia insegna che si deve dare ad essa massima vene-
razione, poiché la distingue dalle altre letture con particolare onore: sia 
da parte del ministro incaricato di proclamarla, che si prepara con la 
benedizione o con la preghiera; sia da parte dei fedeli, i quali con le 
acclamazioni riconoscono e professano che Cristo è presente e parla a 
loro, e ascoltano la lettura stando in piedi; sia per mezzo dei segni di 
venerazione che si rendono all’Evangeliario. Dopo la proclamazione, il 
ministro depone l’Evangeliario nel leggio predisposto nel presbiterio.



8

7. Si suggerisce di proporre in canto l’acclamazione Parola di Dio, 
il salmo responsoriale, l’Alleluia con il suo versetto, il dialogo al 
Vangelo e l’acclamazione Parola del Signore. 

Preghiera universale dei fedeli

8. Per la preghiera dei fedeli si usi il formulario Tempo Ordinario III 
proposto dall’Orazionale per la Preghiera Universale (p. 69). Si valu-
ti se inserire anche un’ulteriore intenzione di preghiera specifica:

Per tutti coloro che ascoltano la Parola nelle nostre assemblee,
perché lo Spirito renda fecondo il seme accolto,
lo custodisca nelle prove
e lo trasformi in scelte di vita evangelica e fraterna. 
Preghiamo.

Oppure:

Per coloro che studiano, traducono e meditano le Sacre Scritture,
perché, illuminati dalla sapienza dello Spirito,
aiutino la Chiesa a comprendere più profondamente il mistero 
di Cristo
e a nutrirsene con gratitudine e fedeltà. 
Preghiamo.

Oppure:

Per la nostra comunità.
Perché, accolga con cuore aperto la Parola di Cristo, lasciandosi 
guidare da essa nel cammino quotidiano e nella carità fraterna.
Preghiamo.



9

Domenica della Parola 2026
salmo responsoriale (dal Salmo 26)

testo: dalla Liturgia (Nuovo Lezionario) musica: don Antonio di Marco (OSB)

 

�
�

a

�

��

��
a

�

�

�

��
vez

��
vez

�
za.

�

�

��

sal

�

��

��
sal

��
sal

�

��

�

�

��
ce

��
ce e

ce �e

�

mi

�

��
�

��
mi

��

�
vez

�

�

��
e

��

��

�

��

�
�

�

�

�

�
�

��

�

�

�
�

za.

�

��
�
�

��

��
za.

�

��
�

�

��

�

�

�

��
gno

��
gno

�
gno

�

�

���
�

��
Si

�

�

�
�

�

�

�

�

�
Il

��� �

�� 68���

����

�

Il

68�����
�

�Tenore

Basso

Soprano

Contralto

Salmista

Discanto �
Il

�� 68��

�

�

�Organo  

�
Si

�
Si

�

��

Ritornello

68��� �
68� �

68����

�

�
�

��
a

��
a

�
è

�

�

�

�

��
lu

��
lu

�
lu

�
��

re

�

�

�

�
�

��
re

�
re

� �

mi

�
�

��

��
mi

�

�
�

��
è

��
è

��
��
gnore
cerco:
vezza:

�

�
Si
o
sal

�

�
del
i
a

�� ��

� ��

� ��
� �

�
Il Signore è mia luce e mi1. 

Una   cosa   ho   chiesto   al   Signore,   questa   sola     2. 

Sono certo di contemplare la bontà3. 

�
��

Salmista

�
more?
vita,
venti.

�

�
ti
a
vi

�
�

��
��

�

� ��

��

� ��

�� �

�
vrò
mi
dei

�

1. 

abitare   nella   casa   del   Signore   tutti   i   giorni   della    2. 

nella terra3. 

��
�

di chi a

�

Domenica della Parola 2026
salmo responsoriale (dal Salmo 26)

testo: dalla Liturgia (Nuovo Lezionario) musica: don Antonio di Marco (OSB)

 

�
�

a

�

��

��
a

�

�

�

��
vez

��
vez

�
za.

�

�

��

sal

�

��

��
sal

��
sal

�

��

�

�

��
ce

��
ce e

ce �e

�

mi

�

��
�

��
mi

��

�
vez

�

�

��
e

��

��

�

��

�
�

�

�

�

�
�

��

�

�

�
�

za.

�

��
�
�

��

��
za.

�

��
�

�

��

�

�

�

��
gno

��
gno

�
gno

�

�

���
�

��
Si

�

�

�
�

�

�

�

�

�
Il

��� �

�� 68���

����

�

Il

68�����
�

�Tenore

Basso

Soprano

Contralto

Salmista

Discanto �
Il

�� 68��

�

�

�Organo  

�
Si

�
Si

�

��

Ritornello

68��� �
68� �

68����

�

�
�

��
a

��
a

�
è

�

�

�

�

��
lu

��
lu

�
lu

�
��

re

�

�

�

�
�

��
re

�
re

� �

mi

�
�

��

��
mi

�

�
�

��
è

��
è

��
��
gnore
cerco:
vezza:

�

�
Si
o
sal

�

�
del
i
a

�� ��

� ��

� ��
� �

�
Il Signore è mia luce e mi1. 

Una   cosa   ho   chiesto   al   Signore,   questa   sola     2. 

Sono certo di contemplare la bontà3. 

�
��

Salmista

�
more?
vita,
venti.

�

�
ti
a
vi

�
�

��
��

�

� ��

��

� ��

�� �

�
vrò
mi
dei

�

1. 

abitare   nella   casa   del   Signore   tutti   i   giorni   della    2. 

nella terra3. 

��
�

di chi a

�

Domenica della Parola 2026
salmo responsoriale (dal Salmo 26)

testo: dalla Liturgia (Nuovo Lezionario) musica: don Antonio di Marco (OSB)

 

�
�

a

�

��

��
a

�

�

�

��
vez

��
vez

�
za.

�

�

��

sal

�

��

��
sal

��
sal

�

��

�

�

��
ce

��
ce e

ce �e

�

mi

�

��
�

��
mi

��

�
vez

�

�

��
e

��

��

�

��

�
�

�

�

�

�
�

��

�

�

�
�

za.

�

��
�
�

��

��
za.

�

��
�

�

��

�

�

�

��
gno

��
gno

�
gno

�

�

���
�

��
Si

�

�

�
�

�

�

�

�

�
Il

��� �

�� 68���

����

�

Il

68�����
�

�Tenore

Basso

Soprano

Contralto

Salmista

Discanto �
Il

�� 68��

�

�

�Organo  

�
Si

�
Si

�

��

Ritornello

68��� �
68� �

68����

�

�
�

��
a

��
a

�
è

�

�

�

�

��
lu

��
lu

�
lu

�
��

re

�

�

�

�
�

��
re

�
re

� �

mi

�
�

��

��
mi

�

�
�

��
è

��
è

��
��
gnore
cerco:
vezza:

�

�
Si
o
sal

�

�
del
i
a

�� ��

� ��

� ��
� �

�
Il Signore è mia luce e mi1. 

Una   cosa   ho   chiesto   al   Signore,   questa   sola     2. 

Sono certo di contemplare la bontà3. 

�
��

Salmista

�
more?
vita,
venti.

�

�
ti
a
vi

�
�

��
��

�

� ��

��

� ��

�� �

�
vrò
mi
dei

�

1. 

abitare   nella   casa   del   Signore   tutti   i   giorni   della    2. 

nella terra3. 

��
�

di chi a

�

�
��
nel
san
vrò

�

�
�
Si
tu
pa

�

�
� �

��
�
gnore.
ario.
ura?

�
Si
i

�

a

�
vita:
gnore
forte,

��
��

�
��

�

� ��

���
��

���
si

per contemplare la bellezza

��
si rinsaldi il tuo cuore e spera
e ammirare il suo
di chi a

��
Il Signore è difesa della1. 

2. 

Spera nel Signore,3. 

��
�� �

�
�

�
mi
del



10

I I  PA R T E
T E S T I  B I B L I C I

Lo amerai con tutto il cuore
Lo Shema Israel è una preghiera biblica molto nota, che accomuna 
tra l’altro ebrei e cristiani. È una professione di fede nell’unicità di 
Dio, soprattutto di fronte ai tanti idoli che vorrebbero accreditarsi 
come veri dei. Ma lo Shema è anche una dichiarazione d’intenti e 
una promessa da parte del credente: quella di amare Dio senza ri-
serve, «con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutte le forze». Al 
Dio unico corrisponde infatti un amore unico.

Dal libro del Deuteronomio (Dt 6,4-9)
4 Ascolta, Israele: il Signore è il nostro Dio, unico è il Signore. 5 
Tu amerai il Signore, tuo Dio, con tutto il cuore, con tutta l’ani-
ma e con tutte le forze. 6 Questi precetti che oggi ti do, ti stiano 
fissi nel cuore. 7 Li ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando ti 
troverai in casa tua, quando camminerai per via, quando ti cori-
cherai e quando ti alzerai. 8 Te li legherai alla mano come un se-
gno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi 9 e li scriverai 
sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte.

Il cuore nuovo
Nel contesto drammatico dell’esilio il profeta Ezechiele annuncia 
un inatteso dono di Dio al suo popolo: un cuore nuovo. Radunato 
da Dio e ricondotto nella terra promessa, Israele può sperare non 
solo in una vita finalmente felice, ma anche nella rinnovata comu-
nione con il suo Signore. Nella penna del profeta si tratta di un 
sogno che ha Dio stesso per protagonista: è lui soltanto, infatti, il 
vero soggetto delle azioni di questo brano.



11

Dal libro del profeta Ezechiele (Ez 36,24-28)
24 Vi prenderò dalle nazioni, vi radunerò da ogni terra e vi con-
durrò sul vostro suolo. 25 Vi aspergerò con acqua pura e sarete 
purificati; io vi purificherò da tutte le vostre impurità e da tutti i 
vostri idoli, 26 vi darò un cuore nuovo, metterò dentro di voi uno 
spirito nuovo, toglierò da voi il cuore di pietra e vi darò un cuo-
re di carne. 27 Porrò il mio spirito dentro di voi e vi farò vivere 
secondo le mie leggi e vi farò osservare e mettere in pratica le mie 
norme. 28 Abiterete nella terra che io diedi ai vostri padri; voi 
sarete il mio popolo e io sarò il vostro Dio.

Il Signore guarda il cuore
In uno dei crocevia più decisivi della storia dell’Antico Testamento 
il profeta Samuele è mandato da Dio a Betlemme a designare il 
prossimo re: sarà Davide, il più giovane e fragile di tutti i figli di 
Iesse. Ancora una volta la logica divina è spiazzante, anche per chi 
come Samuele dovrebbe esserne più avvezzo. Per gli uomini è la 
prestanza fisica o l’età a contare: il Signore, invece, guarda il cuore.

Dal Primo libro di Samuele (1Sam 16,1-13)
1 Il Signore disse a Samuele: «Fino a quando piangerai su Saul, 
mentre io l’ho ripudiato perché non regni su Israele? Riempi d’olio 
il tuo corno e parti. Ti mando da Iesse il Betlemmita, perché mi 
sono scelto tra i suoi figli un re». 2 Samuele rispose: «Come posso 
andare? Saul lo verrà a sapere e mi ucciderà». Il Signore soggiunse: 
«Prenderai con te una giovenca e dirai: “Sono venuto per sacrificare 
al Signore”. 3 Inviterai quindi Iesse al sacrificio. Allora io ti farò 
conoscere quello che dovrai fare e ungerai per me colui che io ti 
dirò». 4 Samuele fece quello che il Signore gli aveva comandato e 
venne a Betlemme; gli anziani della città gli vennero incontro 
trepidanti e gli chiesero: «È pacifica la tua venuta?». 5 Rispose: «È 
pacifica. Sono venuto per sacrificare al Signore. Santificatevi, poi 



12

venite con me al sacrificio». Fece santificare anche Iesse e i suoi figli 
e li invitò al sacrificio. 6 Quando furono entrati, egli vide Eliàb e 
disse: «Certo, davanti al Signore sta il suo consacrato!”. 7 Il Signo-
re replicò a Samuele: «Non guardare al suo aspetto né alla sua alta 
statura. Io l’ho scartato, perché non conta quel che vede l’uomo: 
infatti l’uomo vede l’apparenza, ma il Signore vede il cuore». 8 
Iesse chiamò Abinadàb e lo presentò a Samuele, ma questi disse: 
«Nemmeno costui il Signore ha scelto». 9 Iesse fece passare Sammà 
e quegli disse: «Nemmeno costui il Signore ha scelto». 10 Iesse fece 
passare davanti a Samuele i suoi sette figli e Samuele ripeté a Iesse: 
«Il Signore non ha scelto nessuno di questi». 11 Samuele chiese a 
Iesse: «Sono qui tutti i giovani?». Rispose Iesse: «Rimane ancora il 
più piccolo, che ora sta a pascolare il gregge». Samuele disse a Iesse: 
«Manda a prenderlo, perché non ci metteremo a tavola prima che 
egli sia venuto qui». 12 Lo mandò a chiamare e lo fece venire. Era 
fulvo, con begli occhi e bello di aspetto. Disse il Signore: «Àlzati e 
ungilo: è lui!». 13 Samuele prese il corno dell’olio e lo unse in mez-
zo ai suoi fratelli, e lo spirito del Signore irruppe su Davide da quel 
giorno in poi.

Il mio cuore non teme
La fiducia che l’orante ripone nel Signore è il motivo portante del 
Salmo sin dal suo incipit. Forse si tratta di un sacerdote, o comunque 
di qualcuno che ha familiarità con il tempio e desidera trovare pace 
nella casa del Signore. In controluce, però, emerge un tratto di fa-
tica e di dolore. Così il cuore che non teme è anche il cuore che 
continua a chiedere la protezione di Dio.

Dal Salmo 27 (26)

1 Il Signore è mia luce e mia salvezza:
di chi avrò timore?



13

Il Signore è difesa della mia vita:
di chi avrò paura?

3 Se contro di me si accampa un esercito,
il mio cuore non teme;
se contro di me si scatena una guerra,
anche allora ho fiducia.

4 Una cosa ho chiesto al Signore,
questa sola io cerco:
abitare nella casa del Signore
tutti i giorni della mia vita,
per contemplare la bellezza del Signore
e ammirare il suo santuario.

7 Ascolta, Signore, la mia voce.
Io grido: abbi pietà di me, rispondimi!

8 Il mio cuore ripete il tuo invito:
“Cercate il mio volto!”.
Il tuo volto, Signore, io cerco.

9 Non nascondermi il tuo volto,
non respingere con ira il tuo servo.
Sei tu il mio aiuto, non lasciarmi,
non abbandonarmi, Dio della mia salvezza.

13 Sono certo di contemplare la bontà del Signore
nella terra dei viventi.

14 Spera nel Signore, sii forte,
si rinsaldi il tuo cuore e spera nel Signore.



14

Là dove è il tuo tesoro
Il brano di Matteo raccoglie due detti sapienziali di Gesù, che e 
inducono i suoi interlocutori a riflettere. Il primo detto mette a 
confronto e in opposizione i tesori terreni con quelli del cielo. È un 
invito a domandarsi se abbiamo una prospettiva evangelica oppure 
meramente umana sulla vita. Dove è orientato il nostro cuore? Da 
questo dipendono le nostre scelte.

Dal Vangelo secondo Matteo (Mt 6,19-21)
19 Non accumulate per voi tesori sulla terra, dove tarma e ruggi-
ne consumano e dove ladri scassìnano e rubano; 20 accumulate 
invece per voi tesori in cielo, dove né tarma né ruggine consuma-
no e dove ladri non scassìnano e non rubano. 21 Perché, dov’è il 
tuo tesoro, là sarà anche il tuo cuore.

Ciò che rende veramente impuri
Spesso la polemica con i farisei offre a Gesù l’occasione per esporre 
il suo insegnamento. In questo caso, l’occasione gli è fornita dal 
tema dell’impurità, che Gesù rilegge in chiave non sacrale, ma eti-
ca. Non è dunque la consumazione di un cibo ritenuto impuro a 
rendere una persona impura, ma piuttosto le sue stesse azioni. La 
direzione cambia da dentro a fuori: non è ciò che entra dalla bocca 
a contare, quanto i comportamenti che il cuore sceglie di mettere 
in atto.

Dal Vangelo secondo Matteo (Mt 15,10-20)
10 Poi, riunita la folla, disse loro: «Ascoltate e comprendete bene!  
11 Non ciò che entra nella bocca rende impuro l’uomo; ciò che 
esce dalla bocca, questo rende impuro l’uomo!».
12 Allora i discepoli si avvicinarono per dirgli: «Sai che i farisei, a 
sentire questa parola, si sono scandalizzati?». 13 Ed egli rispose: 



15

«Ogni pianta, che non è stata piantata dal Padre mio celeste, 
verrà sradicata. 14 Lasciateli stare! Sono ciechi e guide di ciechi. E 
quando un cieco guida un altro cieco, tutti e due cadranno in un 
fosso!».
15 Pietro allora gli disse: «Spiegaci questa parabola». 16 Ed egli 
rispose: «Neanche voi siete ancora capaci di comprendere? 17 
Non capite che tutto ciò che entra nella bocca, passa nel ventre 
e viene gettato in una fogna? 18 Invece ciò che esce dalla bocca 
proviene dal cuore. Questo rende impuro l’uomo. 19 Dal cuore, 
infatti, provengono propositi malvagi, omicidi, adultèri, impuri-
tà, furti, false testimonianze, calunnie. 20 Queste sono le cose che 
rendono impuro l’uomo; ma il mangiare senza lavarsi le mani 
non rende impuro l’uomo».

Con il cuore e con la bocca
Già Gesù aveva efficacemente avvertito del rischio per i credenti di 
accontentarsi solo di una parola formale, soltanto esteriore e, in 
fondo, vuota: «Non chiunque mi dice: “Signore, Signore”, entrerà 
nel regno dei cieli, ma colui che fa la volontà del Padre mio che è 
nei cieli» (Mt 7,21). Sulla stessa scia, nella Lettera ai Romani Paolo 
mette insieme la bocca e il cuore, la proclamazione della professio-
ne di fede e la comunione personale profonda con il Cristo Risorto.

Dalla Lettera di San Paolo apostolo ai Romani (Rm 10,9-10)
9 Se con la tua bocca proclamerai: «Gesù è il Signore!», e con il 
tuo cuore crederai che Dio lo ha risuscitato dai morti, sarai salvo. 
10 Con il cuore infatti si crede per ottenere la giustizia, e con la 
bocca si fa la professione di fede per avere la salvezza.



16

I I I  PA R T E
D O C U M E N T I  M A G I S T E R I A L I

Francesco, Lettera enciclica Dilexit nos (24 ottobre 2024)

Dal cuore di Gesù al cuore che cambia il mondo

2. Per esprimere l’amore di Gesù si usa spesso il simbolo del 
cuore. Alcuni si domandano se esso abbia un significato tuttora 
valido. Ma quando siamo tentati di navigare in superficie, di vi-
vere di corsa senza sapere alla fine perché, di diventare consumi-
sti insaziabili e schiavi degli ingranaggi di un mercato a cui non 
interessa il senso della nostra esistenza, abbiamo bisogno di recu-
perare l’importanza del cuore.

Cosa intendiamo quando diciamo “cuore”?
4. Dice la Bibbia che «la parola di Dio è viva, efficace [...] e di-
scerne i sentimenti e i pensieri del cuore» (Eb 4,12). In questo 
modo ci parla di un nucleo, il cuore, che sta dietro ogni apparen-
za, anche dietro i pensieri superficiali che ci confondono. I disce-
poli di Emmaus, durante il loro misterioso cammino con Cristo 
risorto, vivevano un momento di angoscia, confusione, dispera-
zione, delusione. Eppure, al di là di tutto ciò e nonostante tutto, 
qualcosa accadeva nel profondo: «Non ardeva forse in noi il no-
stro cuore mentre egli conversava con noi lungo la via?» (Lc 
24,32).
5. Al tempo stesso, il cuore è il luogo della sincerità, dove non si 
può ingannare né dissimulare. Di solito indica le vere intenzioni, 
ciò che si pensa, si crede e si vuole realmente, i “segreti” che non 



17

si dicono a nessuno, insomma la propria nuda verità. Si tratta di 
quello che non è apparenza né menzogna bensì autentico, reale, 
totalmente personale. Per questo a Sansone, che non le diceva il 
segreto della sua forza, Dalila domandava: «Come puoi dirmi: 
“Ti amo”, mentre il tuo cuore non è con me?» (Gdc 16,15). Solo 
quando le rivelò il suo segreto nascosto, lei «vide che egli le aveva 
aperto tutto il suo cuore» (Gdc 16,18).
6. Questa verità di ogni persona è spesso nascosta sotto una gran 
quantità di “fogliame” che la ricopre, e questo fa sì che difficil-
mente si arrivi alla certezza di conoscere sé stessi e ancor più di 
conoscere un’altra persona: «Niente è più infido del cuore e dif-
ficilmente guarisce! Chi lo può conoscere?» (Ger 17,9). Com-
prendiamo così perché il libro dei Proverbi ci chiede: «Più di 
ogni cosa degna di cura custodisci il tuo cuore, perché da esso 
sgorga la vita. Tieni lontano da te la bocca bugiarda» (4,23-24). 
La mera apparenza, la dissimulazione e l’inganno danneggiano e 
pervertono il cuore. Al di là dei tanti tentativi di mostrare o 
esprimere qualcosa che non siamo, tutto si gioca nel cuore: lì 
non conta ciò che si mostra all’esterno o ciò che si nasconde, lì 
siamo noi stessi. E questa è la base di qualsiasi progetto solido 
per la nostra vita, poiché niente di valido si può costruire senza 
il cuore. Le apparenze e le bugie offrono solo il vuoto.

Ritornare al cuore
14. Si potrebbe dire che, in ultima analisi, io sono il mio cuore, 
perché esso è ciò che mi distingue, mi configura nella mia iden-
tità spirituale e mi mette in comunione con le altre persone. 
L’algoritmo all’opera nel mondo digitale dimostra che i nostri 
pensieri e le decisioni della nostra volontà sono molto più “stan-
dard” di quanto potremmo pensare. Sono facilmente prevedibi-
li e manipolabili. Non così il cuore.
15. Si tratta di una parola importante per la filosofia e la teolo-



18

gia, che aspirano a raggiungere una sintesi complessiva. Infatti, 
la parola “cuore” non può essere spiegata in modo esaustivo dal-
la biologia, dalla psicologia, dall’antropologia o da qualsiasi 
scienza. È una di quelle parole originarie «che indicano la realtà 
che spetta all’uomo tutt’intero in quanto persona corporea e spi-
rituale» (Karl Rahner, Alcune tesi per una teologia della devozione 
al cuore di Gesù, in Teologia del Cuore di Cristo, Roma 1995, 60). 
Così il biologo non è maggiormente realista quando parla del 
cuore, perché ne vede solo una parte, e l’insieme non è meno 
reale, ma lo è ancora di più. Nemmeno un linguaggio astratto 
potrebbe avere lo stesso significato concreto e contemporanea-
mente complessivo. Se il “cuore” ci conduce al centro intimo 
della nostra persona, ci permette anche di riconoscerci nella no-
stra interezza e non solo in qualche aspetto isolato.

Il cuore che unisce i frammenti
19. Il cuore è anche capace di unificare e armonizzare la propria 
storia personale, che sembra frammentata in mille pezzi, ma 
dove tutto può avere un senso. Questo è ciò che il Vangelo espri-
me nello sguardo di Maria, che guardava con il cuore. Ella sape-
va dialogare con le esperienze custodite meditandole nel suo 
cuore, dando loro tempo: rappresentandole e conservandole 
dentro per ricordare. Nel Vangelo, la migliore espressione di ciò 
che pensa un cuore sono i due passi di San Luca che ci dicono 
che Maria «custodiva (syneterei) tutte queste cose, meditandole 
(symballousa) nel suo cuore» (Lc 2,19; cfr 2,51). Il verbo symbal-
lein (da cui “simbolo”) significa ponderare, riunire due cose nel-
la mente ed esaminare sé stessi, riflettere, dialogare con sé stessi. 
In Lc 2,51 dieterei significa “conservava con cura”, e ciò che lei 
custodiva non era solo “la scena” che vedeva, ma anche ciò che 
non capiva ancora e tuttavia rimaneva presente e vivo nell’attesa 
di mettere tutto insieme nel cuore.



19

21. Il nucleo di ogni essere umano, il suo centro più intimo, non 
è il nucleo dell’anima ma dell’intera persona nella sua identità 
unica, che è di anima e corpo. Tutto è unificato nel cuore, che 
può essere la sede dell’amore con tutte le sue componenti spiri-
tuali, psichiche e anche fisiche. In definitiva, se in esso regna 
l’amore, la persona raggiunge la propria identità in modo pieno 
e luminoso, perché ogni essere umano è stato creato anzitutto 
per l’amore, è fatto nelle sue fibre più profonde per amare ed 
essere amato.

Il mondo può cambiare a partire dal cuore
28. Solo a partire dal cuore le nostre comunità riusciranno a 
unire le diverse intelligenze e volontà e a pacificarle affinché lo 
Spirito ci guidi come rete di fratelli, perché anche la pacifica-
zione è compito del cuore. Il Cuore di Cristo è estasi, è uscita, è 
dono, è incontro. In Lui diventiamo capaci di relazionarci in 
modo sano e felice e di costruire in questo mondo il Regno d’a-
more e di giustizia. Il nostro cuore unito a quello di Cristo è ca-
pace di questo miracolo sociale.
29. Prendere sul serio il cuore ha conseguenze sociali. Come inse-
gna il Concilio Vaticano II, «ciascuno di noi deve adoperarsi per 
mutare il suo cuore, aprendo gli occhi sul mondo intero e su tutte 
quelle cose che gli uomini possono compiere insieme per condur-
re l’umanità verso un migliore destino» (Cost. past. Gaudium et 
spes, 82). Perché «gli squilibri di cui soffre il mondo contempora-
neo si collegano con quel più profondo squilibrio che è radicato 
nel cuore dell’uomo» (ivi, 10). Di fronte ai drammi del mondo, il 
Concilio invita a tornare al cuore, spiegando che l’essere umano 
«nella sua interiorità, trascende l’universo delle cose: in quelle pro-
fondità egli torna, quando fa ritorno a se stesso, là dove lo aspetta 
quel Dio che scruta i cuori (cfr. 1 Sam 16,7; Ger 17,10) là dove 
sotto lo sguardo di Dio egli decide del suo destino» (ivi, 14).



20

Leone XIV, Esortazione Apostolica Dilexi te (4 ottobre 2025)

Un cuore misericordioso verso i poveri

8. C’è un testo della Sacra Scrittura dal quale occorre sempre 
ripartire. Si tratta della rivelazione di Dio a Mosè presso il roveto 
ardente: «Ho osservato la miseria del mio popolo in Egitto e ho 
udito il suo grido a causa dei suoi sovrintendenti: conosco le sue 
sofferenze. Sono sceso per liberarlo […] Perciò va’! Io ti mando» 
( Es 3,7-8.10). Dio si mostra sollecito verso le necessità dei po-
veri: «Gridarono al Signore ed egli fece sorgere per loro un salva-
tore» (Gdc 3,15). Perciò, ascoltando il grido del povero, siamo 
chiamati a immedesimarci col cuore di Dio, che è premuroso 
verso le necessità dei suoi figli e specialmente dei più bisognosi. 
Rimanendo invece indifferenti a quel grido, il povero griderebbe 
al Signore contro di noi e un peccato sarebbe su di noi (cfr. Dt 
15,9) e ci allontaneremmo dal cuore stesso di Dio.

La scelta dei poveri
16. Dio è amore misericordioso e il suo progetto d’amore, che si 
estende e si realizza nella storia, è anzitutto il suo discendere e 
venire in mezzo a noi per liberarci dalla schiavitù, dalle paure, 
dal peccato e dal potere della morte. Con uno sguardo miseri-
cordioso e il cuore colmo d’amore, Egli si è rivolto alle sue crea-
ture, prendendosi cura della loro condizione umana e, quindi, 
della loro povertà. Proprio per condividere i limiti e le fragilità 
della nostra natura umana, Egli stesso si è fatto povero, è nato 
nella carne come noi e lo abbiamo conosciuto nella piccolezza di 
un bambino deposto in una mangiatoia e nell’estrema umilia-
zione della croce, laddove ha condiviso la nostra radicale pover-
tà, che è la morte. Si comprende bene, allora, perché si può an-
che teologicamente parlare di un’opzione preferenziale da parte 



21

di Dio per i poveri, un’espressione nata nel contesto del conti-
nente latino-americano e in particolare nell’Assemblea di Pue-
bla, ma che è stata ben integrata nel successivo magistero della 
Chiesa. Questa “preferenza” non indica mai un esclusivismo o 
una discriminazione verso altri gruppi, che in Dio sarebbero im-
possibili; essa intende sottolineare l’agire di Dio che si muove a 
compassione verso la povertà e la debolezza dell’umanità intera e 
che, volendo inaugurare un Regno di giustizia, di fraternità e di 
solidarietà, ha particolarmente a cuore coloro che sono discrimi-
nati e oppressi, chiedendo anche a noi, alla sua Chiesa, una de-
cisa e radicale scelta di campo a favore dei più deboli.
17. Si comprendono in questa prospettiva le numerose pagine 
dell’Antico Testamento in cui Dio viene presentato come amico 
e liberatore dei poveri, Colui che ascolta il grido del povero e 
interviene per liberarlo (cfr. Sal 34,7). Dio, rifugio del povero, 
attraverso i profeti – ricordiamo in particolare Amos e Isaia – 
denuncia le iniquità a danno dei più deboli e rivolge a Israele 
l’esortazione a rinnovare dal di dentro anche il culto, perché non 
si può pregare e offrire sacrificio mentre si opprimono i più de-
boli e i più poveri. Dall’inizio la Scrittura manifesta con così viva 
intensità l’amore di Dio attraverso la protezione dei deboli e dei 
meno abbienti, al punto che si potrebbe parlare di una sorta di 
“debolezza” di Dio nei loro confronti. «Nel cuore di Dio c’è un 
posto preferenziale per i poveri […]. Tutto il cammino della no-
stra redenzione è segnato dai poveri» (Francesco, Esort. ap. 
Evangelii gaudium [24 novembre 2013], 197: AAS 105 (2013), 
1102.).

La misericordia verso i poveri nella Bibbia
24. L’apostolo Giovanni scrive: «Chi infatti non ama il proprio 
fratello che vede, non può amare Dio che non vede» (1Gv 4,20). 
Allo stesso modo, nella sua replica al dottore della legge, Gesù 



22

riprende i due antichi comandamenti: «Tu amerai il Signore, tuo 
Dio, con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutte le forze» 
(Dt 6,5) e «Amerai il tuo prossimo come te stesso» (Lv 19,18), 
fondendoli in un unico comandamento. L’evangelista Marco ri-
porta la risposta di Gesù in questi termini: «Il primo è: Ascolta, 
Israele! Il Signore nostro Dio è l’unico Signore; amerai il Signore 
tuo Dio con tutto il tuo cuore e con tutta la tua anima, con tut-
ta la tua mente e con tutta la tua forza. Il secondo è questo: 
Amerai il tuo prossimo come te stesso. Non c’è altro comanda-
mento più importante di questi» (Mc 12,29-31).
25. Il passo citato del Levitico esorta a onorare il proprio conna-
zionale, mentre in altri testi si trova un insegnamento che invita 
al rispetto – se non addirittura all’amore – anche del nemico: 
«Quando incontrerai il bue del tuo nemico o il suo asino disper-
si, glieli dovrai ricondurre. Quando vedrai l’asino del tuo nemi-
co accasciarsi sotto il carico, non abbandonarlo a sé stesso: met-
titi con lui ad aiutarlo» (Es 23,4-5). Da ciò traspare il valore 
intrinseco del rispetto per la persona: chiunque, perfino il nemi-
co, si trovi in difficoltà, merita sempre il nostro soccorso.
26. È innegabile che il primato di Dio nell’insegnamento di Gesù 
si accompagna all’altro punto fermo che non si può amare Dio 
senza estendere il proprio amore ai poveri. L’amore per il prossimo 
rappresenta la prova tangibile dell’autenticità dell’amore per Dio, 
come attesta l’apostolo Giovanni: «Nessuno mai ha visto Dio; se 
ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l’amore di lui è 
perfetto in noi. […] Dio è amore; chi rimane nell’amore rimane 
in Dio e Dio rimane in lui» (1Gv 4,12.16). Sono due amori di-
stinti, ma non separabili. Anche nei casi in cui il rapporto con Dio 
non è esplicito, il Signore stesso ci insegna che ogni atto di amore 
verso il prossimo è in qualche modo un riflesso della carità divina: 
«In verità io vi dico: tutto quello che avete fatto a uno solo di que-
sti miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a me» (Mt 25,40).



23

27. Per questa ragione sono raccomandate le opere di misericor-
dia, come segno dell’autenticità del culto che, mentre rende lode 
a Dio, ha il compito di renderci aperti alla trasformazione che lo 
Spirito può compiere in noi, affinché diventiamo tutti immagi-
ne del Cristo e della sua misericordia verso i più deboli. In tal 
senso, la relazione con il Signore, che si esprime nel culto, inten-
de anche liberarci dal rischio di vivere le nostre relazioni nella 
logica del calcolo e del tornaconto, per aprirci alla gratuità che 
circola tra coloro che si amano e che, perciò, mettono tutto in 
comune. A questo proposito, Gesù consiglia: «Quando offri un 
pranzo o una cena, non invitare i tuoi amici né i tuoi fratelli né 
i tuoi parenti né i ricchi vicini, perché a loro volta non ti invitino 
anch’essi e tu abbia il contraccambio. Al contrario, quando offri 
un banchetto, invita poveri, storpi, zoppi, ciechi; e sarai beato 
perché non hanno da ricambiarti» (Lc 14,12-14).

 



24

I V  PA R T E
T E S T I  P E R  L A  M E D I TA Z I O N E

Fulvia Maria Sieni, Vocazioni (gennaio/febbraio 2024)

Il pellegrinaggio del cuore

La domanda «qual è la volontà di Dio sulla mia vita?» sembra 
nascondere in molti – tra i pochi che, per la verità, ancora se la 
pongono – una nota malinconica, quasi si dovesse cercare chissà 
dove e chissà per quanto tempo e comunque sempre in uno 
spazio fuori di sé stessi, in attesa di qualche improbabile voce dal 
cielo che, guarda un po’, non arriva mai!
Accade sovente che le giovani e i giovani del nostro tempo che 
hanno il coraggio di mettersi al cospetto di questa inquietudine, 
non sappiano da dove partire per il viaggio della vita. Il mondo 
li spinge, da una parte, verso la direzione della realizzazione di sé 
ad ogni costo e, dall’altra, verso «una dittatura del relativismo 
che non riconosce nulla come definitivo e che lascia come ultima 
misura solo il proprio io e le sue voglie» (Card. J. Ratzinger, s. 
Missa pro eligendo Pontifice, 18 aprile 2005). La Chiesa da parte 
sua, nel corso di questo secolo, sembra aver ingenuamente data 
per scontata la comprensione delle parole di Gesù rivolte ai di-
scepoli «non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi» (Gv 15,16) 
che invece, fraintese, lasciano molti in un atteggiamento passivo, 
delegando le decisioni ai guru del momento che si propongono 
come dispensatori di risposte per tutti. 
La domanda più importante della vita diventa così quella spesso 
più disattesa, dispersa tra mille possibilità eterodirette o logorata 



25

dentro una insana solitudine autoreferenziale.
Quella che viviamo è una stagione complessa dove la dispersione 
è forse la cifra che più segna le ultime generazioni. E la dispersio-
ne è il vero contrario della felicità: ha a che fare con quella dolo-
rosa incapacità di portare a compimento, contenere le energie, 
rimanere in raccoglimento, coinvolgersi in una missione; in ulti-
ma analisi la dispersione impedisce di vivere orientati ed essere 
fecondi. Questo tempo, così ricco di opportunità, ci fa essere più 
poveri nella capacità di scegliere e di decidere, di scartare ciò che 
non vale, ci disperde nei pensieri del nostro cuore.  
Allora, quale via suggerire a chi vuole cimentarsi in una autenti-
ca ricerca del Bene e del Meglio a cui dedicare la propria vita?
«Rientra in te!» suggerisce sant’Agostino. «Non uscire fuori di te, 
ritorna in te stesso: la verità abita nell’uomo interiore». «Rientra-
te nel vostro cuore! Dove volete andare lontani da voi? Andando 
lontano vi perderete. Torna, torna al cuore […]. Rientra nel cuo-
re: lì esamina quel che forse percepisci di Dio, perché lì si trova 
l’immagine di Dio; nell’interiorità dell’uomo abita Cristo, nella 
tua interiorità tu vieni rinnovato secondo l’immagine di Dio: 
nella di lui immagine riconosci il tuo Creatore». 
Non si può conoscere la volontà di Dio se non entrando in rela-
zione con lui, in «una relazione viva e personale con il Dio vivo 
e vero. Tale relazione è la preghiera» (Catechismo della Chiesa 
Cattolica 2558). 
«Dio per primo chiama l’uomo. Sia che l’uomo dimentichi il suo 
Creatore oppure si nasconda lontano dal suo volto, sia che corra 
dietro ai propri idoli o accusi la divinità di averlo abbandonato, 
il Dio vivo e vero chiama incessantemente ogni persona al miste-
rioso incontro della preghiera. Questo passo d’amore del Dio 
fedele viene sempre per primo nella preghiera; il passo dell’uomo 
è sempre una risposta. Mano mano che Dio si rivela e rivela 
l’uomo a sé stesso, la preghiera appare come un appello recipro-



26

co, un evento di Alleanza. Attraverso parole e atti, questo evento 
impegna il cuore. Si svela lungo tutta la storia della salvezza» 
(Catechismo della Chiesa Cattolica 2567).
Quale strumento deve vibrare in noi per emettere il suono della 
preghiera? Da dove viene la voce della preghiera? 
«È il cuore che prega» (Catechismo della Chiesa Cattolica 2562). 
Il luogo della preghiera: la Bibbia lo chiama “cuore”. Designa 
l’interiorità dell’uomo. 
Oggi occorre con urgenza consegnare questo annuncio ai nostri 
giovani: possiedono questo cuore! A noi tocca dire loro che han-
no un cuore e che ne devono avere cura. E dovremo dire loro che 
Qualcuno questo cuore glielo ha donato. 
Il mondo dice loro troppo spesso che hanno un corpo, che de-
vono farsi notare e devono piacere. A qualcuno viene presto tol-
ta la purezza e regalata la malizia e quasi ogni messaggio media-
tico ha un contenuto sessualizzato. Il mondo dice loro che hanno 
talenti e intelligenza, che devono essere performanti, che posso-
no avere successo, che devono conoscere persone che contano e 
diventare qualcuno di importante nella vita… o peggio li tratta 
da sciocchi, strumentalizzandoli per la società dei consumi.
«Il cuore – invece – è la dimora dove sto, dove abito (dove 
discendo). È il nostro centro nascosto, irraggiungibile dalla 
nostra ragione e dagli altri; solo lo Spirito di Dio può scrutarlo e 
conoscerlo. È il luogo della decisione, che sta nel più profondo 
delle nostre facoltà psichiche. È il luogo della verità, là dove 
scegliamo la vita o la morte. È il luogo dell’incontro, poiché, ad 
immagine di Dio, viviamo in relazione; è il luogo dell’alleanza» 
(Catechismo della Chiesa Cattolica 2563).
Il mondo già dice loro che il cuore è la sede dei sentimenti: non 
è del tutto sbagliato ma è parziale e troppo poco. Il cuore, nel 
progetto di Dio, è il luogo dell’intelligenza, la sede della coscien-
za, il sacrario dell’anima, la parte più autentica del sé. È l’organo 



27

della volontà e per questo va esplorato, conosciuto e aiutato a 
maturare.
Non parliamo qui di una sensibilità affettiva, nemmeno di una 
intelligenza emotiva ma della radice della nostra esistenza: è di 
questo luogo da custodire e in cui discendere che parla Gesù nel 
discorso della montagna (cf. Mt 6,6). 
Accompagnare nel discernimento significa, dunque, accompa-
gnare alla preghiera, farsi compagni di quel lungo e avventuroso 
pellegrinaggio interiore il cui percorso si snoda tutto nella stanza 
dove, chiusa la porta, pregare il Padre nel segreto; e il Padre, che 
vede nel segreto, regala la sua ricompensa. 
È un viaggio che è giunto il momento di fare!

Romano Guardini, Sullo Spirito Santo

La profondità del cuore

Che cos’è la profondità del cuore? Cerchiamo di capirlo. Ci sono 
diversi modi di domandare; per esempio; si può chiedere da 
dove provenga un fenomeno naturale; si può andare avanti a 
domandare delle cose che riguardano l’uomo, più precisamente 
e sempre più insistentemente sulla sua natura, fino alla doman-
da: «Da dove vengo? Dove vado? Perché sono qui? Perché devo 
sopportare questa vita? Perché devo sopportarla con me stesso?». 
Dove si percepiscono queste domande profonde, lì c’è il terreno 
profondo del cuore, i cordis intima, da lì nascono le preoccupa-
zioni più profonde […].
Si può dire che l’uomo sia costruito verso l’interno, in esso si va 
sempre più in profondità, tanto che pensiamo di sfuggire a noi 
stessi. E Dio è nel profondo di noi stessi, lì ci tiene la sua mano; 
lo Spirito Santo può entrare nell’intimo del nostro cuore come 



28

dice la Sequenza, e da lì viene la luce che rischiara ogni domanda 
[…].
C’è solo una risposta alle domande ultime: che Dio è Dio e che 
Dio mi ama. Questa risposta ci viene data dallo Spirito Santo, è 
Dio stesso che parla all’intimo del cuore. Al bisogno esteriore si 
può porre rimedio, per il bisogno interiore non si può fare alcu-
na magia appropriata, ma esso viene trasformato dal fatto che 
Dio mi ama. Quando un fardello è pesante e ci si immerge 
nell’acqua con esso, questi diventa leggero perché c’è qualcosa 
che lo sorregge. Così accade qui. C’è qualcuno che sorregge me 
e il mio fardello. Per questo abbiamo pregato, cari amici, che lo 
Spirito Santo venisse a darci la certezza che Dio è e ci ama. E poi 
torniamo di nuovo alla vita, rafforzati dalla consapevolezza di 
aver ricevuto qualcosa che è semplicemente dono […]. In fondo 
non c’è altro dono che questo: che lo Spirito dimori in noi e ci 
assicuri che Dio è, e che è veramente e che mi ama. Sapere que-
sto è il dono di tutti i doni. Che ce lo conceda!.

André Louf, Lo Spirito prega in noi

Al centro del cuore mediante la Parola

Bisogna innanzitutto raggiungere il nostro cuore: la preghiera vi 
è stata seminata fin dal nostro battesimo. Là, nel più intimo del 
nostro io, Gesù è presente. Tutto ciò che si svolge al di fuori del 
nostro cuore, e, per meglio dire, alla porta del nostro cuore, non 
ha altro fine che aiutarci a scoprire il tesoro nascosto all’interno 
del cuore. Là si trova il sepolcro d i Pasqua, la vita nuova: «Don-
na, perché piangi? Chi cerchi? Colui che cerchi lo possiedi e non 
l o sai? Tu hai la vera, eterna gioia e piangi? Essa è nel più intimo 
del tuo essere e tu la cerchi al d i fuori? Tu sei là, fuori, a piange-



29

re presso la tomba. Il tuo cuore è la mia tomba. E lì io non sono 
morto, ma vi riposo vivo per sempre. La tua anima è il mio 
giardino. Avevi ragione quando credevi che io fossi il giardiniere. 
I o sono il nuovo Adamo. Coltivo e sorveglio il mio Paradiso. Le 
tue lacrime, il tuo amore, il tuo desiderio, tutto questo è opera 
mia. Tu mi possiedi nel più intimo di te stessa senza saperlo ed è 
per questo che mi cerchi fuori. È dunque anche fuori che io ti 
apparirò: così ti farò ritornare in te stessa, per farti trovare nell’in-
timo del tuo essere colui che cerchi all’esterno» (Anonimo del 
XIII sec., Meditazione sulla Passione e Resurrezione di Cristo, 38).
Raggiungiamo il centro del nostro cuore mediante la Parola di 
Dio. A condizione però di lasciare questa Parola tale qual è vera-
mente: potenza di Dio (Rm 1,16). Si tratta di mettersi all’opera 
con un cuore libero, cioè di rendere saldo il nostro cuore nel ri-
poso e nella quiete, e di affrancarlo da ogni preoccupazione 
foss’anche teologica, apologetica e perfino pastorale. Questo in-
contro fra la Parola e il cuore è indicibilmente più importante: è 
in gioco un risveglio o un sonno, una nascita o una morte. È per 
questa ragione che il cuore deve essere esposto completamente 
nudo alla forza creatrice e vivificante della Parola di Dio.
Le altre facoltà, durante questo tempo, devono ritirarsi in silen-
zio e attendere pazientemente. «Parla, Signore, al cuore del tuo 
servo, e il cuore parlerà a te» (Guigo II Certosino, Meditazione 
II). È il mistero ammirabile della Parola di Dio che viene di nuo-
vo a compiersi nel nostro cuore. Per un po’ di tempo ancora il 
cuore sonnecchia, ma lo Spirito di Dio vi è già presente e, a no-
stra insaputa, grida al Padre. Questo stesso Spirito è anche pre-
sente nella Parola di Dio che dal di fuori bussa al nostro cuore. 
Un’affinità si instaura subito tra la Parola che dal di fuori ci in-
terpella e lo Spirito che veglia nel nostro cuore sonnolento.
Il cuore dell’uomo è stato fatto per accogliere la Parola e la Paro-
la gli si adatta naturalmente. L’una è stata fatta per l’altro. La 



30

Parola deve essere seminata nel cuore (cf. Mt 13,19; Lc 8,12). 
Ma il cuore deve essere purificato (cf. Mt 5,8; Eb 10,22) e pre-
parato (cf. Lc 8,15) in vista della Parola. Il nostro cuore è infatti 
ordinariamente indurito e il nostro spirito bloccato (cf. Mc 6,52; 
8,17; Gv 12,40; Ef 4,18). E insensato e tardo a credere (cf. Lc 
24,25), ottenebrato (cf. Rm 1,21), facilmente appesantito dai 
piaceri e dalle preoccupazioni (cf. Lc 21,34). Pertanto, non è 
capace di gustare il cibo spirituale della Parola di Dio. Ma quan-
do la Parola interpella il nostro cuore, l’una e l’altro possono ri-
conoscersi, di colpo e in modo totalmente imprevisto, grazie 
all’unico Spirito che li pervade. Un autentico ponte è allora get-
tato tra il nostro cuore e la Parola. Dall’uno sprizza una scintilla 
verso l’altra. Tra lo Spirito che sonnecchiava nel profondo del 
cuore e lo Spirito che agisce nella Parola si stabilisce un dialogo 
fecondo e vivificante. Rigenerato da un seme incorruttibile (cf. 
1Pt 1,23), il cuore rinasce dalla Parola. Nella Parola, come in 
uno specchio, riconosciamo il nostro nuovo volto. In essa siamo 
testimoni della nostra rinascita in Cristo (cf. Gc 1,23). «L’uomo 
nascosto nel profondo del cuore (1Pt 3,4) si risveglia in noi».



31



32

V  PA R T E
O P E R E  D ’ A R T E

Bruno Degasperi, Madonna della Misericordia (2008)

Questo dipinto, conservato presso la chiesa di S. Martino a Trento, 
rappresenta la Madonna della Misericordia che protegge la popola-
zione che assiste inerme, durante la seconda Guerra Mondiale, alla 
distruzione della propria chiesa. Quest’ultima è rappresentata nel 
cuore di Maria. Un nuovo edificio per il culto fu eretto alla fine 
degli anni ‘50, su progetto dell’architetto Efrem Ferrari e, nel 2008, 
arricchito con questa raffigurazione che raccontare il dolore di una 
intera comunità e anche il desiderio della sua risurrezione.
Il dipinto è un messaggio anche per il nostro tempo, contro l’odio 
e l’egoismo dell’uomo che distrugge, uccide e divide, lasciando in-
tere popolazioni senza più nulla. Il cuore di Maria diventa fonte di 
speranza e di consolazione, soprattutto per quanti vivono il dram-
ma della guerra e, in generale, della violenza.



33



Scuola Beato Angelico, L’Eucaristia nel cuore della Chiesa (1970)

Questo grande mosaico è ospitato presso la cappella del Santissimo nella 
cripta della Basilica Santuario della Madonna delle Lacrime di Siracusa. È 
stato realizzato sul posto dagli artisti della Scuola Beato Angelico di Milano, 
tagliando mattonella su mattonella.
Le figure rappresentate non hanno contorni ben definiti, tutto è sfumato: 
queste non sono pensate infatti come i protagonisti del mosaico. Il cuore di 
tutto, il centro verso cui deve convergere la preghiera, è piuttosto il Taberna-
colo in cui è presente Gesù Eucarestia. La figura a destra, in ginocchio, ri-
chiama santa Margherita Maria Alacoque (1647-1690), la monaca francese 
dell’ordine della Visitazione, a cui più volte apparve il Cuore di Gesù. Il 
personaggio raffigurato a sinistra è Gesù che mostra appunto il suo Cuore, 
simbolo del suo amore. Tutto è avvolto in un vortice colorato, che confluisce 
nel Tabernacolo (a forma di diamante). Si esprimere così un aspetto fonda-
mentale della Chiesa: l’amore di Gesù Eucarestia attira, come un vortice, 
tutti a sé.





Presentazione (S.Ecc. Mons. Giuseppe Baturi)	 4

Animazione liturgica	 6

Testi biblici	 10

Documenti magisteriali	 16

Testi per la meditazione	 24

Opere d’arte	 32

I N D I C E

SUSSIDIO PER LA CELEBRAZIONE 
DELLA DOMENICA DELLA PAROLA DI DIO
25 GENNAIO 2026


