
MESSAGGIO PER LA QUARESIMA 2026

La pace disarmata
di Francesco D’Assisi

verso una Pasqua che cambia la vita

del Vescovo Sabino





MESSAGGIO DELLA
QUARESIMA 2026

La pace disarmata 
di Francesco d’Assisi: 

verso una Pasqua che cambia la vita

Segreteria
Diocesi di Castellaneta





 5 

 
 
 
la Quaresima non inizia con una teoria, ma con un segno che 

non lascia indifferenti: la cenere. È austera, essenziale, persino 
scomoda. E proprio per questo vera. La Chiesa, ogni anno, ci 
riconduce lì: al punto in cui possiamo ripartire «per ritornare 
all’essenziale, per spogliarci di ciò che appesantisce il cammino, 
per riconciliarci con Dio, per ravvivare il fuoco dello Spirito 
Santo che continua ad abitare, spesso nascosto, tra le ceneri della 
nostra fragile umanità»1. Ci riconsegna, il cuore della chiamata 
cristiana, netto e immediato, che Gesù consegnò all’inizio della 
sua missione: «Convertitevi e credete al Vangelo» (Mc 1,15).  

Non una formula spirituale, ma un appello alla vita vera. 
Alla possibilità concreta di cambiare. Non di migliorare qualcosa 
in superficie, ma di lasciarsi trasformare nella radice, come ad 
esempio avvenne in san Francesco d’Assisi, il quale, raccontando 
della sua conversione, afferma: 

«Il Signore dette a me, frate Francesco, d’incominciare a fare 
penitenza così: quando ero nei peccati mi sembrava cosa troppo 
amara vedere i lebbrosi e il Signore stesso mi condusse tra loro e 
usai con essi misericordia. E allontanandomi da essi, ciò che mi 
sembrava amaro mi fu cambiato in dolcezza d’animo e di corpo»2. 
 
La Quaresima non è una parentesi devozionale, né una 

riproposizione automatica di gesti e rituali. È un kairós: un tempo 
opportuno offertoci ogni anno, affinché la vita - lasciando 
germogliare la speranza - si lasci interrogare dalla Parola e venga 
riportata al centro dell’anno liturgico e della fede cristiana. È il 
tempo in cui «la Chiesa ci unisce al mistero di Gesù nel deserto 

                                                      
1 FRANCESCO, Omelia. Santa Messa, benedizione ed imposizione delle ceneri, Basilica 

S. Sabino, Roma, 22 febbraio 2023. 
2 FRANCESCO D’ASSISI, Testamento, 1-3: Fonti Francescane (=FFFF) 110. 



 6 

con i quaranta giorni»3. È il tempo in cui possiamo desiderare di 
nuovo «la grazia dei misteri celesti, il dono della Pasqua, la festa 
dell'anno che più desideriamo»4. 

 
Quest’anno la Quaresima si apre in un orizzonte particolare: 

l’VIII Centenario del Transito di san Francesco d’Assisi (1226-2026), 
con la prima ostensione pubblica delle sue spoglie mortali dal 22 
febbraio al 22 marzo 2026, nella Chiesa inferiore della Basilica del 
Santo in Assisi, evento al quale alcune nostre comunità 
parteciperanno in pellegrinaggio.  

Non è soltanto una semplice cornice celebrativa: è una luce 
capace di illuminare il nostro presente. Ottocento anni dopo, san 
Francesco continua a dirci che il Vangelo non è un’idea da 
custodire, ma una vita da consegnare; non è un discorso da 
difendere, ma una forma concreta di esistenza. 

«E dopo che il Signore mi dette dei fratelli, nessuno mi mostrava 
che cosa dovessi fare, ma lo stesso Altissimo mi rivelò che dovevo 
vivere secondo la forma del santo Vangelo. E io la feci scrivere con 
poche parole e con semplicità, e il signor papa me la confermò»5. 

 
 
1. IL “TRANSITO” COME FORMA CRISTIANA DEL CAMBIAMENTO 
 

Dire “transito” non significa parlare solo della fine, ma del 
modo in cui si attraversa la vita. Per san Francesco, il transito non 
è fuga: è l’esperienza continua del “fare penitenza”, cioè del 
lasciarsi convertire. È imparare a vivere la realtà così com’è, con 
un cuore pacificato dall’incontro con Cristo: un cuore libero, non 
più schiavo dell’ansia di possedere o di controllare. 

Per questo poteva dire con forza, quasi come un grido di 
felicità: 
                                                      
3 CATECHISMO DELLA CHIESA CATTOLICA, n. 540. 
4 Cfr. «Omelia pasquale» di un antico Autore (Sermo 35, 6-9; PL 17 [ed. 1879], 696-697). 
5 FRANCESCO D’ASSISI, Testamento, 14-15: FFFFF 116. 



 7 

«Tutti coloro che amano il Signore con tutto il cuore… e amano i 
loro prossimi come se stessi… e fanno frutti degni di penitenza: 
oh, come sono beati e benedetti quelli e quelle, quando fanno tali 
cose e perseverano in esse!»6. 
 
La Sacra Scrittura ci ricorda che Dio desidera riconciliare i 

cuori, ricomporre ciò che è spezzato: il cuore dei padri con quello 
dei figli, e quello dei figli con quello dei padri (cfr. Ml 3,23-24). 
Quando questo non accade, la vita si inaridisce e le relazioni si 
fanno dure. 

Per san Francesco, il significato profondo del transito – 
motivo per il quale, nell’ora suprema, potrà andare cantando 
incontro alla morte, che chiamerà “Sorella” - è proprio questo: un 
passaggio interiore. È il cammino di chi, deposte le armi 
dell’autosufficienza e dell’orgoglio del possesso, sceglie di vivere 
nel mondo senza dominarlo, di attraversare la storia senza 
esserne schiacciato.  

La questione decisiva, infatti, non è la morte corporale, ma 
la «morte secunda» che non è, significativamente, indicata come 
«sora»: è la morte del cuore, che diventa asfittico perché non 
riesce ad aprirsi alla generosità, al perdono e alla compassione. 

Non a caso sant’Agostino, commentando il salmo 58, 
ricordava che quando ci allontaniamo da Dio ci oscuriamo, 
mentre avvicinandoci a Lui veniamo illuminati: 

«Avvicinatevi a lui, e sarete illuminati (Sal 33, 6), poiché, 
allontanandovene, siete ottenebrati. Orbene, affiderò a te la 
mia forza: non mi allontanerò da te, non mi fiderò di me 
stesso. Affiderò a te la mia forza, perché tu, o Dio, sei il mio 
rifugio. Dove ero? Dove sono? Donde mi hai tratto? Quali 
colpe mi hai perdonate? Dove giacevo? A quali altezze sono 
stato sollevato? Queste cose devo ricordarmi»7. 

                                                      
6 Cfr. FRANCESCO D’ASSISI, Prima Lettera a tutti i fedeli, I,1-5: FFFF 178/1-2. 
7 AGOSTINO, Esposizione sui salmi, in Ps. 58,d.1,18-19. 



 8 

E Francesco, nel Cantico, lo consegna in forma di preghiera 
che è anche avvertimento e promessa: 

«Laudato si’, mi’ Signore, 
per sora nostra Morte corporale, 
da la quale nullu homo vivente po’ skappare: 
guai a quelli ke morrano ne le peccata mortali; 
beati quelli ke trovarà ne le Tue santissime voluntati, 
ka la morte secunda no ’l farrà male»8. 
 
Ecco perché la Quaresima è un tempo di passaggio, non solo 

interiore ma esistenziale: non un elenco di pratiche, ma una 
strada che tocca la vita. È passare 

- dalla paura alla fiducia, 
- dall’io ripiegato su sé stesso al noi della comunione 

fraterna, 
- dalla chiusura difensiva alla cura responsabile. 

 
Ogni conversione cristiana assume sempre questa forma: ci 

sposta, ci mette in cammino e ci apre agli altri. Ed è una 
prospettiva che si intreccia con il cammino che stiamo vivendo, 
come Chiesa diocesana, illuminati dalla parola di Gesù al 
termine della parabola del Samaritano: «Va’ e anche tu fa’ lo stesso» 
(Lc 10,37). È una parola che non ammette scorciatoie. Ci ricorda 
che la comunione non nasce dalle parole, ma dai gesti: cresce 
quando qualcuno guarda nella direzione giusta, si ferma, si china 
e si prende cura. Così la comunità cristiana fiorisce: quando 
accetta di diventare una “locanda”, un luogo semplice e 
accogliente, dove chi è fragile non viene giudicato o scartato, ma 
accompagnato e sostenuto. È così che il Vangelo prende “carne” 
nella vita quotidiana. 
 
  

                                                      
8 SAN FRANCESCO, Cantico di Frate Sole, 27-30: FFFF 263. 



 9 

2. SAN FRANCESCO E LA QUARESIMA: IL DESERTO CHE GENERA 
FRATERNITÀ 

 
Le Fonti Francescane mostrano con chiarezza che, per san 

Francesco, la Quaresima non fu mai un gesto isolato. Non un 
eroismo solitario, ma una conformazione a Cristo. È la “porta 
stretta” (cfr. Mt 7,13-14) dell’intimità con Dio: ascolto della 
Parola, preghiera, nudità della povertà. 

San Bonaventura da Bagnoregio nella Legenda maior, 
ricordando la spogliazione davanti al Vescovo Guido di Assisi e 
quella sulla nuda terra in occasione del transito, afferma: 

«Volle certamente essere conforme in tutto a Cristo crocifisso, che 
povero e dolente e nudo rimase appeso sulla croce. Per questo 
motivo, all’inizio della sua conversione, rimase nudo davanti al 
vescovo; per questo motivo, alla fine della vita, volle uscire nudo 
dal mondo, e ai frati che gli stavano intorno ingiunse in obbedienza 
di carità che, dopo morto, lo lasciassero nudo là sulla terra per il 
tratto di tempo necessario a percorrere comodamente un miglio. 
Uomo veramente cristianissimo che, con imitazione perfetta, si 
studiò di essere conforme, da vivo, al Cristo vivente; in morte, al 
Cristo morente; e, morto, al Cristo morto, e merito di essere 
decorato della visibile somiglianza con lui!»9. 
 
In questa povertà, materiale e spirituale, che san Francesco 

definiva “santa” perché, vissuta «con letizia»10, «confonde la 
cupidigia e l’avarizia e le preoccupazioni del secolo presente»11, 
non cercava la prova di sé, ma la verità di Dio.  

Per questo visse più quaresime durante l’anno: oltre alla 
“maggiore” verso la Pasqua, ne viveva altre quattro… 
(dall’Epifania per quaranta giorni; dei SS. Pietro e Paolo fino 
all’Assunta; di san Michele, spesso alla Verna; dell’Avvento o di 
                                                      
9 SAN BONAVENTURA, Leggenda maggiore, XIV, 1: FFFF 1237. 
10 SAN FRANCESCO, Ammonizioni XXVII, 3: FFFF 177. 
11 SAN FRANCESCO, Saluto alle virtù, 11: FFFF 258. 



 10 

san Martino). Ma c’è un dettaglio decisivo: non impose mai la 
conversione dall’esterno. La affidò alla libertà interiore. E nella 
Regola, parlando del digiuno, scrive: 

«E digiunino dalla festa di Tutti i Santi fino alla Natività del 
Signore. La santa Quaresima, invece, che a partire dall’Epifania 
dura ininterrottamente per quaranta giorni e che il Signore 
consacrò con il suo santo digiuno, coloro che volontariamente la 
digiunano siano benedetti dal Signore, e coloro che non vogliono 
non vi siano obbligati. Ma l’altra, fino alla Risurrezione del 
Signore, la digiunino»12 
 
Qui c’è una lezione decisiva anche per noi: la Quaresima non 

è un tempo per esercitarsi nell’arte della mortificazione, ma una 
pedagogia di libertà. È un’educazione del desiderio che conduce a 
riconoscere ciò che conta davvero, fino a poter dire, con verità, 
che Dio è “il mio tutto”. E, nei momenti di aridità spirituale e di 
scoraggiamento, poter lodare la bellezza dell’agire di Dio nella 
propria vita, proprio come san Francesco sul monte della Verna 
che per consolare un suo “compagno” provato interiormente – 
racconta Tommaso da Celano13 – gli affidò queste parole di lode: 

«Tu sei santo, Signore solo Dio, che compi meraviglia…  
Tu sei il bene, ogni bene, il sommo bene, Signore Dio vivo e vero…  
Tu sei tutto, ricchezza nostra a sufficienza… 
Tu sei la nostra vita eterna, grande e ammirabile Signore,  
Dio onnipotente, misericordioso Salvatore»14 

 
  

                                                      
12 SAN FRANCESCO, Regola bollata, III, 5-7: FFFF 84. 
13 Cfr. TOMMASO DA CELANO, Vita Seconda, 49: FFFF 635. 
14 SAN FRANCESCO, Lodi di Dio Altissimo, 1.3.5.7: FFFF 261. 



 11 

3. PACE DISARMATA: IL DISARMO COME VIA QUARESIMALE 
 

All’inizio di quest’anno, in continuità con quanto espresso 
fin dalla sua prima apparizione dalla Loggia delle Benedizioni 
l’8 maggio scorso, Papa Leone XIV ci ha consegnato una parola 
che scende in profondità anche nel nostro cammino quaresimale: 
«la pace di Cristo risorto è una pace disarmata e una pace disarmante, 
umile e perseverante»15. Non si tratta un ideale astratto, ma di una 
presenza che interpella, abita e trasforma chi la accoglie. 

 
La Quaresima, allora, è chiamata a diventare un esercizio di 

disarmo concreto: 
- disarmo della lingua, quando le parole diventano pietre; 
- disarmo dello sguardo, quando riduciamo l’altro a 

un’etichetta; 
- disarmo delle abitudini, quando l’indifferenza diventa 

norma e pratica di vita; 
- disarmo del cuore, quando la paura si traveste da realismo 

e ci convince che la fraternità – e con essa comunione – sia 
impossibile. 

 
Francesco lo sintetizzò in un saluto che è un programma di 

vita: «Il Signore mi rivelò che dicessimo questo saluto: “Il Signore ti 
dia la pace!”»16. 

La pace, per lui, non nasce dall’equilibrio dei poteri, ma 
dalla conversione del cuore; e questa diventa storia quando si 
traduce in cura. Non a caso, l’esperienza del “fare penitenza” lo 
portò a diventare strumento di pace. 

Persino da malato, davanti allo scandalo dell’odio tra 
vescovo e podestà di Assisi, Francesco non si rassegnò. Scrisse 
una strofa nel Cantico delle Creature, lo consegnò alle parti e 

                                                      
15 LEONE XIV, Messaggio per la LIX Giornata Mondiale della Pace, 8 dicembre 
2025. 
16 FRANCESCO D’ASSISI, Testamento, 23: Fonti Francescane (FFFF) 121. 



 12 

chiese un incontro. E accadde ciò che fino ad allora sembrava 
impossibile, perché i cuori si lasciarono toccare: 

Laudato si, mi Signore, 
per quelli ke perdonano per lo tuo amore 
et sostengo infirmitate et tribulatione. 
Beati quelli kel sosterranno in pace, 
ka da te, Altissimo, sirano incoronati.»17 
 
E il podestà poté dire: 
«Vi dico in tutta sincerità che non solo perdono al signor vescovo, 
che io voglio e debbo tenere per mio signore; ma perdonerei anche 
chi mi avesse ucciso il fratello o il figlio!»18. 
 

 
4. LA PAROLA DI DIO: UNA FAME PIÙ PROFONDA DEL PANE 
 

Il cammino quaresimale, come ben sappiamo, è un tempo 
abbondante di Parola di Dio. Perché impariamo a riconoscere una 
fame più profonda di quella del pane materiale: «l’uomo non 
vive soltanto di pane, ma vive di quanto esce dalla bocca del 
Signore» (Dt 8,3). 

San Francesco, nella sua vita, non trattò mai la Parola di Dio 
come un testo astratto, ma come la presenza viva del Signore da 
incarnare immediatamente. Egli, infatti – racconta Tommaso da 
Celano -, ascoltando il Vangelo relativo al mandato affidato agli 
apostoli di predicare e, fattoselo umilmente spiegare dal 
sacerdote, «subito, esultante di divino fervore, esclamò: “Questo 
voglio, questo cerco, questo bramo di fare con tutto il cuore!”»19.  

Con tre semplici verbi delineò il suo rapporto con la Parola: 
volere, cercare, desiderare. 

                                                      
17 Specchio di perfezione, 101: FFFF 1800. 
18 Ibidem. 
19 TOMMASO DA CELANO, Vita Prima, 22: FFFF 356. 



 13 

Perché, come Francesco, non provare anche noi a partire dal 
percorso battesimale che per cinque Domeniche la Quaresima ci 
propone? 

 
L’itinerario proposto dalla Liturgia della Parola di questo 

anno liturgico ci conduce, passo dopo passo, dalla prova alla vita: 
il deserto delle tentazioni (Mt 4,1-11), la trasfigurazione (Mt 17,1-
9), la samaritana il pozzo di Sicar (Gv 4,5-42), il cieco nato (Gv 9,1-
41) e a Betania davanti a Lazzaro, per le prove generali della 
risurrezione (Gv 11,1-45). Non è un percorso teorico: chiede di 
diventare “carne” in scelte quotidiane di cura, riconciliazione e 
prossimità. 
 
5. DIGIUNO, ELEMOSINA E PREGHIERA: GESTI CHE EDUCANO ALLA 
CURA 
 

La Quaresima, inoltre, come ben sappiamo si caratterizza 
per alcuni gesti particolari che, fin da bambini, abbiamo imparato 
a conoscere. Non sono pratiche intimistiche, ma atti educativi 
che plasmano lo sguardo e il cuore, in un’esperienza “disarmata” 
e “disarmante”: 

- il digiuno ci libera da ciò che occupa inutilmente l’anima 
e il nostro tempo;  

- l’elemosina restituisce giustizia e riconosce l’altro come 
fratello;  

- la preghiera «è la “piccola fiamma” che dobbiamo 
custodire in mezzo alla tempesta, poiché ci dà la forza 
di resistere all’indifferenza verso le ingiustizie»20. 

 
In san Francesco questi gesti non furono mai fine a sé stessi: 

erano il linguaggio di una vita restituita a Dio e agli altri.  

                                                      
20 LEONE XIV, La pace inizia con la dignità: un appello globale per porre fine alla 
tratta di persone, 29 gennaio 2026. 



 14 

Anche per noi diventeranno fecondi solo se avranno la forza 
di generare relazioni guarite, capaci di farsi carico delle fragilità 
altrui. 
 
 
6. QUARESIMA DI SOLIDARIETÀ: GAZA, “LA LOCANDA” CHE 
INTERPELLA LA CHIESA 
 

In questo orizzonte si colloca anche la nostra QUARESIMA DI 
SOLIDARIETÀ 2026. Dopo aver ascoltato le parole di 
ringraziamento di Padre Gabriel Romanelli21 per il dono dei 
22.000 euro in occasione dello scorso Avvento di Fraternità sono 
convinto che dobbiamo proseguire nel nostro effettivo sostegno, 
come una sorta di gemellaggio, verso la Parrocchia della Sacra 
Famiglia di Gaza e alle sue molteplici e significative opere a 
favore non solo della piccolissima comunità cristiana (composta 
da pochissimi cattolici ed ortodossi), ma di quanti si trovano 
realmente nel bisogno e necessitano di quella “locanda” dove 
essere accolti. 

In Quaresima, questo gesto non è un capitolo marginale: è 
un segno eloquente di una fede che non distoglie lo sguardo 
dalla storia. Perché la carità non è un evento straordinario, ma una 
scelta perseverante.  

L’olio e il vino della parabola del Samaritano (Lc 10,34) oggi 
assumono anche la forma della solidarietà concreta e 
dell’attenzione stabile. E mentre sostiene una comunità ferita, 
questo gesto educa anche noi: ci disarma dall’indifferenza, ci 
libera dalla logica dei confini e ci rende di sicuro più Chiesa, 
quale “Famiglia di famiglie”. 
 
  

                                                      
21 Ascoltalo sul canale youtube della nostra Diocesi: 
https://www.youtube.com/watch?v=HULdFIzabw0 



 15 

7. VERSO PASQUA: PER SOGNARE CAMMINANDO 
 

Carissimi fratelli e sorelle,  
vorrei che questa Quaresima, illuminata dalla 

testimonianza di san Francesco, ci insegnasse a “sognare 
camminando”. Non sogni evasivi, ma sogni pasquali, che nascono 
quando si decide che: 

- la pace non è retorica, ma stile di vita,  
- la cura non è delega, ma vocazione personale,  
- la comunione non è un semplice sentimento, ma una 

responsabilità comune. 
 

Nella vita di san Francesco ci fu un sogno “memorabile” che 
segnò la svolta decisiva della sua esistenza: la fine delle 
ambizioni cavalleresche e l’inizio di una vita nuova. Al sogno di 
Spoleto, con l’interrogativo: «perché cerchi il servo in luogo del 
padrone?»22, ebbe origine la sua ripartenza. Tuttavia, poco prima 
di morire, esortava i suoi frati: «Incominciamo, fratelli, a servire il 
Signore Dio nostro, perché finora poco abbiamo progredito»23. Perché 
ogni svolta autentica non chiude il cammino, ma lo riapre. 

Attraversando il deserto, salendo sul monte, dissetandoci al 
pozzo, lasciandoci illuminare e chiamare fuori dalle nostre 
tombe, giungeremo alla Pasqua con un cuore più mite, più 
fraterno, più libero: disarmato e disarmante, e per questo capace di 
gesti autentici e credibili di prossimità. 

 

                                                      
22 TOMMASO DA CELANO, Vita Seconda, 6: FFFF 587. 
23 SAN BONAVENTURA, Leggenda maggiore, XIV, 1: FFFF 1237. 




